
VOLTA

Èl //\J’ÎÈLUQÙ\’ZA s
ESPERIENZA DELLEC &

(csggo è

18CIRE 500



requiem per alice

“Non sara la paura della follia a costringerci a lasciare a mezz'asta la bandiera

dell’immaginazione’” avevamo scritto sulla nostra bandiera viola

nel settembre 1975.

Chi potrebbe oggi accusarci di non essere stati coerenti?

Ed in più oggi sappiamo quanto I'immaginazione non fosse né fuga né sublima-

zione néè, sprattutto, let-te-ra-tu-ra.

Dire oggi il contrario di quel che si è detto ieri: questa la nostra coerenza. La
continuita della teoria trasversale sta nel metodo, come la continuita della sua
pratica sta nell’abbandonare le posizioni per scoprire altrove un altro terreno

di maggioranza, di trasformazione, di sovversione e di

vittoria.

Coloro che credono ancora che la trasformazione si misura in chilogrammi

di “conquiste”, in numero di iscritti o in ettogrammi di coscienza, coloro che
credono ancora che soggetto della trasformazione sia la volonta, costoro non

hanno mai potuto capire che il dominio del capitale si fonda sulla sua capaci-
tà di produrre immaginario e di organizzare il mondo attraverso una rete

di percezione tale che permetta di vedere, sentire, comprendere soltanto ciò

che è ridotto all’ordine dell’accumulabile, del produttivo,-e che non permette
di vedere tutto cio che a quest’ordine sfugge.

L’immaginario (niente a vedere coi balli e coi canti dei mentecatti o delle
mentecatte che I’Espresso può attribuire all‘ala creativa al femminismo e a tutte

queste speci cattoliche) è il sistema pratico di organizzazione del mondo da

parte della sua percezione. Far deragliare la percezione presente = rendere l’or-

dine presente delle cose privo di connessione, ridurlo ad un meccanismo

che funziona in modo totalmente astratto, delirante (perché, finalmente, deli-

rato) = liberare il soggetto dall‘identificazione con I'ordine delle cose.
Fin qui siamo giunti. Ma qui non potete fermarvi. Non perché I'ordine della per-

cezione debba essere ricostruito, ma perché il soggetto deve potersi percepire

come compiuto ed autonomo, capace non soltanto di delirare il testo dell’e-

sistente, di consumare il mondo delle cose esistenti, ma capace di scrivere un

testo, di comprendere la sua collocazione -- sia pure, mobile, contradditoria

nel rapporto con la produzione del necessario.

Anche questo implica una mobilitazione, uno spostamento ed una produzione

sul terreno dell’immaginario. Ecco.

La continuita sta nel metodo, dicevamo. Quale operazione, quanto comples-

sa e quanto semplice Alice ha saputo compis Non era che un gioco da

ragazzi. La freddezza razionale della compren Iinterpretazione, della

previsione era la parola detta da una voce chi va senza mai smettere

per un attimo di lasciarsi trascinare e sbattere dall onda montante o rifluente,

dal flusso e dalla risacca. Freddezza e tenerezza. Analisi marxista

e deriva metropolitana. La barca dell’amore e dell‘intelligenza sapeva veder

terra e perseguirla anche quando piu alti sembravano sconvolgerla

i marosi, shatterla e sconquassarla.

Seguir I'onda senza mai rinunciare al duttile principio: CERCA SEMPRE LA

VIA DELLA RIVOLUZIONE.

Questo dietro la pratica trasversale di Alice ha agito, che lo sa pessimo o no:

non muta la realta, muta anche il pensiero che la pensa. Non muta soltanto I'og-

getto, muta anche la pratica che lo trasforma.

““I concetti di punto materiale, di distanza fra i punti materiali (variabili nel

tempo) non bastano, infatti alla dinamica” (Albert Enistein: Idee e opinioni, Mi-

lano, 1965).

“Mettete il pensiero nella mia storia, mettete un‘altra stroria

nel mio pensiero (Dadi Mariotti, 1978)



S

POI IL MOTO DELL'ONDA E' DIVENTATO INCONTROLLABILE

DA PARTE DI CHI LO NAVIGA

“Ora le tue labbra puoi spedirle a un indirizzo nuovo” (De Gregori).
Tu mi hai detto: non intendo seguirti nella tua pazzia. D'accodo

cara, è giusto, ed allora continuo da solo. Del resto non vorrei la compagni di

un’infermiera.

Guardate, ora, compagni. Guardate l’onda come sbatte piu che

mai qua e là la barca dell’amore. Ma la bussola si è rotta, questo è il fatto nuovo.

Essa non sa più indicare la direzione in cui cercare terra, essa non sa più

comprendere né prevedere, né dunque sovvertire.

Qualcuno, davanti a un microfono o in qualche parte continua a spiegare e a

predicare. Vede la realta immobile perche non si muove, e la vede

spiegabile e ordinata perché non ne é sconvolto.

Newtoniano in ritardo non vedra mai che punti linee superfici, dove c'è movi-

mento. La sua ragione non potra traversare per il semplice fatto che è immobile.

Non parlate, per favore, a nome di Alice.

In ogni caso

non le erigeremo un monumento.

Pensate a quante energie in questi dieci anni abbiamo aviluppato (speso, spre-

cato, dissipato)? Esse hanno prodotto trasformazione e conoscenza. Ma

che succede? La catastrofe è l’onda che ci trascina senza che noi riusciamo ad
essere movimento.

Movimento è stare nell’onda della passione e guidare lo spostamento con la bus-
sola dell’intelligenza.

Sugar Brown trascina bene, ma senza che tu veda terra, e senza che il tuo moto

sia movimento, senza che il tuo esserci sia la pratica di un soggetto.

snon

Pensate a quante energie in questi dieci anni abbiamo s

Pensate a quante energie in questi dieci anni abbiamo sviluppato (speso, spre-



settembre settembre

Non per farla tanto lunga, ma prima di metterci una pietra sopra, tornia-
moci ancora su, magari per l’ultima volta, con quel che dovrebbe chia-

marsi un bilancio autocritico.

E’ passato un anno dal Convegno di Bologna, e possiamo ora riconosce-
re che lì s’era chiuso il processo cresciuto nel ’71, s’erano dissolte le

forme di organizzazione, aveva perduto prospettiva collettiva e di massa la ra-
dicalita di quel soggetto che nel ’77 aveva fatto la sua apparizione matura. Tutto
questo oggi va rivisto in relazione alla capacita propositiva di quella direzione
non formale — di quella tendenza reale che ha di fatto funzionato fino al settem-
bre ’77. Ù

Che una direzione non formale (conorezione della tendenza reale) ab-
bia funzionato, come corrente, è un fatto, dal 1975 al 1977, al Conve-

gno. Pur non formalizzandosi in alcun modo, una corrente teorico-pratica ha
saputo in quegli anni a/traversare il movimento reale innanzitutto costruendo
una forma dell’immaginario di massa, della percezione sociale del mondo e dei
rapporti fra gli uomini, del rapporto in particolare fra lavoro e attivita, dete-
minandosi in strutture, strumenti, che non assumevano la consistenza di accu-
mulo organizzativo esterno al processo, ma circolavano come modalita di esi-
stenza organizzata del soggetto, come livelli di pratica in trasformazione (fos-
sero le radio, i fogli, le strutture collettive, le case, i circoli proletari ...). Ad un
certo punto il rifiuto della concezione leninista del partito, ha subito un rovescia-
mento ideologico, e si è trasformata in resistenza opportunistica dei portatori
della tendenza ad assumere in forma collettiva la loro funzione trasversale di
organizzazione.

Il problema dell’organizzazione, da sempre risolto in maniera idea-
lista e meccanicista, aveva, in un periodo felice di emergenza del soggetto

maturo della classe in liberazione, trovato una temporanea soluzione, funzionan-
te, anche se non consapevole, di tipo materiaristico, cioé trasversale. Il Conve-
gno di Bologna ha visto venir meno questa funzione, e si è ritrovato svuotato e
costretto nell’alternativa fra politica e spettacolo — nella quale il movimento del
*77 veniva poi decapitato e strangolato.

Abbandonata all’ideologia, la valenza liberatoria e creativa del movimen-
to appariva in un rituale cattolico e un po cretino (le feste, le radio demo-

cratiche, le lettere di Lottacontinua, I’autocoscienza, il partecipazionismo basi-
sta ...) o si disperdeva nelle tensioni individualiste o mistiche.

Ma quello che dobbiamo saper vedere è il blocco (ideologico) che ha im-
pedito alla corrente che concretizzava informalmente la tendenza, di as-

sumere come processo organizzativo la sua esistenza. Quel blocco ha avuto un ef-

fetto (e forse anche una causa) assolutamente opportunistico. Se gli anni fra il
’15 e il *77 hanno visto il diffondersi di una rete interpretativa e organizzativa
post-politica e al tempo stesso trasversale, è nel *77 che questa rete fa la sua pro-
va, la regge, ma non riesce a rilanciare in avanti il soggetto emerso.

Giornate di marzo. Da Lamaodada a un bel giorno per cominciare, il
complotto oggettivo della tendenza reale sa interpretare e (in questo mo-

do) organizzare il movimento. Ma tutta la fase dell’ondata repressiva di primave-
ra trova una soluzione diversa: il movimento (di massa) sa reagire: è stato a/tra-
versato da una corrente che ha prodotto in esse le forme interpretative, i com-

portamenti, le strutture interattive e comunicative adeguate alla sua esistenza

sociale come processo di liberazione.

Ma ora la corrente smette di a/traversarlo. Chi aveva concretizzato questa
corrente (nel linguaggio, nella proposta, nella previsione, nella produzio-

ne di forme di percezione e di socializzazione) ora si limita a rispecchiare, ad am-

plificare la forma esistente del movimento, che finisce per fissare in modo ideo-
logico le forme acquisite di interpretazione e di pratica.

Settembre 1977: il convegno sancisce questo blocco, lasciando il campo

aperto alla Poli , alla surrogazione volontaristica e ipersoggettiva della

corrente reale ricompositiva. La rivolta cerca un senso, un contenuto; riemergo-

no i fantasmi ideologici delsocialismo, della transizione, del Partito.



1 sussulto finale del movimento lo vediamo il 2 dicembre. L’“autonomia
‘ organizzataTM, ovverola rappresentazione politica socialista della rivolta

dei proletarizzati, consegna gli operai rivoltosi e i giovani proletari rivoltosi alla

soluzione politica patteggiata — ristabilisce la separazione fra ‘rivoluzionari’ (po-

litici) all'Universita, e proletari in rivolta (sotto il palco). La classe operaia sin-

dacalizzata isolera gli uni e gli altri, perché il terrenoè quello del Senso politico.

Viene sventata (Volsci permettendo) una seconda Lamaodada, quella che avreb-

be sancito la frattura fra rivolta e Senso politico, fra movimento reale e istituzio-

ne, fra processo di liberazione e socialismo, fra movimento reale e “movimento

operaio”.

DEFINIRE L’'OGGETTO DEL DESIDERIO RIVOLUZIONARIO

Oggi: dopo che il movimento del *77 ha posto i problemi reali con una ra-

dicalita che non ha forse precedenti — ma ha anche lasciato del tutto in

sospeso la questione della soluzione di questi problemi — oggi le ambiguita che

il movimento del *77 non aveva superato si ripresentano nella pratica di settori

che hanno contrapposto al vuoto del movimento reale la continuita e la insi-

stenza del politico, o del volontarismo armato. Ma dietro questa continuita --

che sia quella delle organizzazioni armate o che sia quella dell’autonomia orga-

nizzata — ci sta una totale miseria teorica e di proposta, ci sta il rifiuto di fare il

bilancio della stroria di questi dieci anni, di fare i conti con la dimensione rea-

le (che è tutt’altro dalla mitologia brigatista) della controrivoluzione. E ci sta

soprattutto il terrore sacrosanto di fare i conti in maniera definitiva con la colle-

zione di cadaveri (o di carnefici) che costituisce I’'armamentario ideologico, prati-

co, organizzativo del socialismo, del movimento “‘operaio”, della sinistra. Ecco

allora che, non definendo con chiarezza la loro radicale estraneita rispetto a que-

sta tradizione di violenza antiproletaria, di terrorismo statalista di totalitarismo

che è la stroria del socialismo il formulario demente dell’autonomia ripete frasi

ormai senza senso, senza oggetto, senza materialita. Ma la realta ti strige come

una morsa. Occorre compredere la sua novita, almeno almeno per abbandonare

la nostra insistenza da ritardati mentali su categorie interpretative che non inter-

pretano piu nulla,e su pratiche ormai ridotte al rituale.

Definire l’oggetto del desiderio rivoluzionario, definire il “per cosa” del

movimento non può che essere prodotto della pratica di rivolta e di

organizzazione. Nella sconfitta della rivoluzione è sempre in gioco altro, oltre

gli interessi materiali degli sfruttati: è in gioco la stessa condizione di possibili-

tà di una conoscenza materialistica. 1l lungo silenzio del materialismo dopo la

sconfitta degli anni ’20 va indagato in relazione al venir meno di un rapporto

di a/traversamento delle pratiche da parte della pratica teorica.



WY,ot e 7 R i ey

Questo significa una rimozione del soggetto nella pratica teorica che la
costringe alla ineffettualita. Se la teoria non é articolazione pratica deter-

minata di un processo di sovversione reale essa non può essere che riproduzione
ideologica dell’esistente. O negazione astratta o utopistica perche seza soggetto.

Pensiamo a quel che è stata la produzione teorica della Scuola di Franco-
forte una volta distaccata dal processo rivoluzionario tedesco: una pro-

duzione teorica impossibilitata a costituirsi come pratica di un soggetto stori-
co attivo, ad interagire con dei processi trasformativi reali. Oppure pensiamo al
pensiero dei francesi dopo la sconfitta del *68 e la normalizzazione negli anni *70,
in Francia. Certo, la sconfitta non ha impedito alla Scuola di Francoforte di pro-
durre, non ha impedito al pensiero francese di produrre. Ma la teoria critica rive-
la di fronte al movimento reale un funzionamento ideologico, mette in opera un’
occultamento. E’ la separazione della pratica teorica dalla pratica complessiva
di trasformazione, I’ineffettualita (non trasversalita) della pratica teorica che de-
termina questo funzionamento ideologico.

LA “SCONFITTA” MONDIALE DELLA RIVOLUZIONE

Nel decennio ’68-’78 abbiamo assistito ad un vero e proprio ribaltamento
di prospettiva su scala planetaria. E’ sotto gli occhi di tutti la “sconfitta”

della rivoluzione. Ma vorremmo avanzare I’ipotesi che questa “sconfitta” debba
esser vista in modo da modificare il terreno stesso su cui si svolge la battaglia;
forse il terreno scelto dal movimento operaio da sempre è un terreno che non
puo produrre che sconfitta, perché determinato costitutivamente dall’ordine del
Politico, figura del dominio capitalistico.

La nostra analisi, negli ultimi anni, ha pietosamente ignorato la dimensio-
ne mondiale del rapporto fra rivoluzione e controrivoluzione, fra movi-

mento di liberazione ed oppressione capitalistica nelle forme imperialistiche, fra
spazi di autonomia e totalitarismo. Non intendiamo certo qui neanche accennare
un’analisi in questa direzione; ma uno sguardo anche superficiale mostra che —
dalla sconfitta violenta e generale del movimento rivoluzionario in Sud-America,
alla costruzione di un equilibrio fondato sullo sterminio la guerra e la colonizza-
zione europea e sovietica in Africa, alla svolta reazionaria in Cina, alla sottomis-
sione arrogante dei movimenti di lotta nell’Est da parte del totalitarismo crimi-
nale sovietico -- il processo di liberazione che negli anni ’60 aveva percorso il

mondo si è oggi completamente rovesciato: dove i liberatori di ieri non si sono
trasformati nei carnefici di oggi, sono direttamente le grandi potenze ad imporre
l’ordine violento dello sviluppo capitalistico. E’ necessario a questo punto rico-
noscere che il socialismo si è rivelato la forma dell’incontro fra interessi del ca-

pialismo multinazionale, borghesie burocratiche nazionali e carnefici lenini-
sti. Chi di fronte alla dimensione schiacciante della controrivoluzione planetaria,
alla sottomissione di immense masse di forza-lavoro al dominio violento dello

sfruttamento capitalistico ai suoi livelli di maggiore intensita (si pensi alla com-

posizione organica elevata degli insediamenti industriali nel “terzo mondo”)

non si rende conto di come il socialismo sia la più brutale forma di sottomis-

sione della vita al dominio planetario del capitale pud continuare a “criticare

certe degenerazioni” o pensare che quaranta milioni di proletari internati nei

campi sovietici siano un “eccesso”. Ma se si vuole cercar di capire la dimensione

planetaria della controrivoluzione occorre riconoscere ’organicita del socialismo

alla mondializzazione della Legge del Valore.

Nel quadro di questa mondializzazione imperialistica del dominio capita-

listico, una analisi specifica riguarda le forme delle controrivoluzione nei

paesi ad alto sviluppo capitalistico, dove la lotta operaia si è sviluppata a caval-

lo fra gli anni ’60 e *70, e dove si sono create le condizioni di una accelerazione

del processo di liberazione. Soprattutto attraverso la formazione di uno strato

sociale automatizzato, concrezione del tempo che lo sviluppo ha reso possibile

liberare dal lavoro. A questi livelli il dominio capitalistico tende ad assumere in

modo sempre più compiuto un carattere e delle forme post-politiche.

Quando parliamo del dominio capitalistico possiamo generalmente par-

lare di totalitarismo per intendere la riduzione formale che il capitale

compie di tutte le forme di vita, di ambiente, di relazione, alla totalita della va-



nelle forme

In nazismo hitleriano o il socialismo sovietico
forme di totalitarismo per eccellenza: le formedi esalt

sul sociale, della Volonta sul reale. Ma la complessificazione d
_stico sviluppato, e soprattutto 1’automatizzazione di straf

dominio della politica, la loro deteritorializzazione rispet

“lenta”, volontaristica, del potere, costringe il capitalea ten

rializzazione e di dominio che non passano più attravero le forme flefln:pofitiéa.\‘ i

Uk VORACE IL ks e TE

v

FINE DEL POLITICO

Abbiamo parlato in questi anni di “fine della politica”. La fine della po-

litica è anzitutto prodotto dell’autonomizzazione dei proletarizzati ri-

spetto alle forme del controllo politico democratico (partecipazione, delega, rap-

presentativita) e rispetto alla ideologia socialista. Il comando capitalistico che è Ù

stato storicamente mediato in forma politica nel dominio della Volontà sulla

vita reale, sulla socialità differente, finisce così per entrare in crisi. Quanto più la
dominazione del sociale da parte della Volontà politica aveva saputo funzionare,

tanto più aveva potuto sussistere il totalitarismo politico.

Potremmo trovare la sostanza ultima del totalitarismo politico nella pre-

tesa della Volontà politica a formare, a costringere, a modellare e ridur-

re la società reale: ed in questo senso, il volontarismo politicista del movimento

operaio soc , leninista, statalita, puo esser considerato la forma paradigma-

tica del totalitarismo politico. Stalinismo, fascismo, nazismo, non ne sono che

realizzazioni eccessive — necessarie storicamente ma prodotte da quell’imposta-

zione fondamentale. Se il socialismo è la figura generale del totalitarismo politi-

co, possiamo dire perd che la fine della predominanza della Volonta ipersoggetti-

va sulla socialita reale dei soggetti differenti segna -~ laddove questo processo si

è dispiegato, come in Italia, o come in Tutto Usa — la fine del socialismo.

Qui la contraddizione fra movimento reale dei soggeti differenti ed uni-
tà riduttiva del sistema ha raggiunto un maggiore grado di acutezza, ed O-

gni soluzione che pretenda di ridurre ad unita politica è definitivamente imprati-
cabile.

Ma se la forma lenta del controllo — politico, ideologico, contenutisti-
co — entra in crisi di fronte all’infinita diversita dei soggetti e dei com-

portamenti, quale forma veloce sapra riconquistarli all’unità del dominio capita- 1
listico, della prestazione di vita, della produzione di valore? ‘



9

Perché infatti I’autonomizzazione del politico non è di per sé compiuta. autonomia dal Dominio capitalistico. Il dominio conosce altre forme:€ qui occorre cercare la funzione trasversale post-politica del potere. Jean Bou-drillard ci parla di questa estraneita delle masse alla partecipazione politica, diquesta loro sconvolgente capacita di svuotare ogni messaggio riducendolo allasua forma spettacolare, e quindi di togliere al potere ogni capacita di integrazio-ne politica sottraendosi ad ogni forma di socializzazione che implichi partecipa-zione al Senso politico (A l’ombre des majorites silencieuses, Paris, 1978)
“questa indifferenza delie masse è la loro vera, la loro sola pratica, non ¢’ al-_t,ro ideale da immaginare, niente da disprezzare, ma tutto da analizzare in questaindifferenza come fatto bruto di ritorsione collettiva e di rifiuto a partecipare a-gli ideali per quanto luminosi che vengono proposti”. J. Ba

) 
j 

udrillard (pag. 26).Le masse dice Baudrillard “fanr{o massa, pon regiscono, ma si limitano
50 costituisce, come dice lo

3 

luzionaria, dell’“appello allemasse”. Ma al]g stesso tempo, aggiunge, costituisce anche I'impotenza del pote-re, incapace di integrare realmente, di produrre socializzazione.

Ecco: ma qua dobbiamo fermare Baudrillard perché qua sbaglia. Questa
sua sorta di trionfalismo è falsa. C’¢ un vizio logico, e non solo logico,

qua. Baudrillard dice che “il potere” sopravvive solo se riesce a produrre socia-
lizzazione e che l’inerzia che ha prodotto è la sua morte. Ma non del potere si
tratta bensi della politica: e la politica non è che una forma del potere. Il pote-
re politico non è che una delle forme del dominio capitalistico sulla vita reale.

Altre forme di dominio possono costituirsi, e queste è nostro compito
scoprire. Solo a questo patto la gigantesca sconfitta che il movimento rea-

le pare oggi conoscere potra essere rovesciata, perché il terreno stesso allora mu-
tera.

Ma la politica (non il potere, ma la sua forma volontaristica) “cerca di
rovesciare la strategia: dalla passivita alla partecipazione, dal silenzio

alla parola, ma è troppo tardi. La soglia dell’involuzione del sociale in inerzia e
superata. Dovunque si cerca di far parlare le masse di farle esistere elettoralmen-
te, sindacalmente, sessualmente, nella festa nella partecipazione nella libera e-
spressione ... bisogna costringere lo spettro a dire il suo nome;niente mostra mag-
maggior evidenza del fatto che il vero problema di oggi è il silenzio della massa’’(40)

Ma lo sforzo di attivizzazione é lo sforzo che compie la politica per e-
sistere ancora come forma principale del dominio capitalistico. E’ lo

sforzo del socialismo per continuare ad essere ideologia dominante del potere
sulla vita.

Ma il potere E’ certo gia più avanti, e lascia a socialisti e creativi, a cat-
tolici e ad animatori, a basisti ed attivizzatori di ogni chiesa il compito di

vivacizzare il cadavere, di restituirgli un’anima. Forse al capitale non interessa or-
mai più ’anima, gli basta il cadavere. Sa lui che farsene.

Ma continua la critica di Baudrillard a le ideologie creativiste e socializ-
zatrici:

“questo è I'informazione. Non comunicazione di senso, ma una emulsione in-
cessante, un imput-output ed una reazione a catena diretta dal potere.” (40)

Oggi che I'ipotesi radicale sul terreno dell’informazione (R. Alice) viene
ridotta ad un tentativo di attivizzazione cattolico-basista, o di indottri-

namento marxista-leninista (da cui I'incancrenimento puzzolente delle radio
libere ma libere veramente che liberano la gente, oggi vale la pena tirare queste
bombe contro I'informazione come animazione, dare un’anima alle buone masse

più 0 meno inanimate), ciò che nulla ha a che fare con I'inform /azione aliciana che
era pratica trasversale diretta, azione che in-formava soggetti in movimento sen-za dar loro né anima né ideologia, ma semplicemente correndovi a/traverso con



il suo comportamento, con il suo linguaggio: corrente trasversale.

Comunque Baudrillard ci rassicura: “Invece di trasformare la massa in e-

nergia l’informazione produce sempre più della massa” (41). Da questa

impenetrabilità delle masse che Baudrillard ci propone trionfalisticamente, emer-

ge così una immagine delle masse come eroi negativi — ma non meno eroi dei

muscolosi operai dell’iconografia realista socialista —.

In un caso come nell’altro il potere sarebbe perduto. Per Zdanov perchè

la coscienza, I’anima, i muscoli realizzano i valori ideali. Per Baudrillard

perché l’incoscienza, I'inerzia, la flaccidita impediscono la realizzazione di ogni

valore e ideale. Ma stiamo attenti: é perduto certamente il volontarismo poli-

tico, la funzione politica del dominio. Ma niente affatto il potere come domi-

nio capitalistico articolato su altri terreni, magari ben più velocemente percorri-

bili dalla funzione di dominio che non quello lento della politica.

... E FORMA POST-POLITICA DEL DOMINIO

Quando Foucault parla della diffusione della peste e della sua utiliz-

zazione sociale in forma di regolamentazione e disciplinamento dello spa-

zio urbano, apre un discorso che potremmo allargare e generalizzare.

Pare che la strutturazione di ordini sociali sia inseparabile da una sorta di guer-

ra batteriologica che le classi dominanti (o l’ordine dominante) deve scatena-

re contro il corpo vivo ed articolato della socialita reale, per poterlo piegare

attraverso la malattia, o I’annebbiamento) e quindi disciplinare, organizzare,

ridurre al dominio.

All’inizio dello sviluppo capitalistico si collocano quindi quelle guerre

batteriologiche che debbono plasmare il corpo sociale, distruggendone

l’autonomia e riducendola alla norma produttiva. La dominazione spagnola
sulle popoldzioni amerindiane passa meno attraverso lo sterminio degli

Indios inermi ed impreparati alla guerra che attraverso I'invasione dei morbi

della civilta europea (malattie veneree, ad es.).

E quale sia stato sempre il ruolo della malattia mentale come categoria

sociale ed istituzionale per distruggere i comportamenti non produttivi

isolandoli segregandoli, e sottoponendoli ad un interdetto, e per consolidare

la norma produttiva nella percezione e nell’organizzazione psichica delle

masse — gia a lungo é stato analizzato. Ma quel che si tratterebbe di analiz-

zare ora, é il modo in cui tutta la storia della dominazione capitalistica sia

storia di un disciplinamento dei corpi, di una riduzione all’ordine produt-

tivo che é, in sé, indissociabile dalla malattia. Ed ecco che potremo ora avanzare

ipotesi che nell’era in cui la politica viene meno come forma di controllo

sui corpi che passa attraverso le anime, particolarmente acuta si fa l’urgen-

za di penetrare di nuovo nei corpi, di togliere loro quell’autonomia che

la ricchezza sociale e culturale del proletariato ha maturato.

Cancro, diossina, sugar brown.

Non potremmo suggerire l’ipotesi che la nostra sia ’epoca di una guerra

batteriologica sviluppata tramite il cancro, per la distruzione diffusiva

della vita, e precisamente una forma di distruzione che si estende tanto più

quanto più vivace é ’organismo (e quindi quanto pit il corpo deve essere pu-

nito, la sua autonomia repressa)? Ma la guerra che il potere conduce contro il

corpo che si autonomizza é una guerra catastrofica che si gioca su terreni diversi

e convergenti. Un breve inciso:ecco, se la forma politica del potere é morta, la

morte diviene forma post-politica del dominio capitalistico sulla vita, e l’intelli-

genza-informazione coordina tutte le cellule di vita morta, per ridurle alla

valorizzazione. Non si porrà più il problema del consenso, perché a produrre

valore sono i cadaveri: si porrà dunque solo il problema di ridurre l’umanità
proletarizzata a cadaveri. L’autonomizzazione rispetto al politico non é dunque

autonomia, perché il corpo senz’anima verrà comunque spremuto da quest’

anima senza corpo che é il lavoro astratto.

Se fin qui il dominio capitalistico ha sempre dovuto costruire socializ-

zazione per organizzarsii in uno spazio integrato, ora la totale ridu-

zione del lavoro ad astrazione di attività non ha più bisogno di uomini viventi



11

e dunque dotati di volonta,consenzienti o conflittuali. E la funzione trasver-
sale del dominio sard l’Intelligenza disincarnata del Codice perché le cellule
saranno i corpi senza intelligenza né vita.

La riduzione del lavoro ad astrazione di attivitd, la scarnificazione del
processo che produce valore riduce quesio mondo ad un mondo in cui la

spettralitd dei rapporti di dominio non attraversa piti la materiale concretezza
dei corpi dei dominati ma attraversa lo spazio simbolico che codifica le
esistenze, forme vuote del lavoro astratto. Ma per far questo occorre aver ri-
dotte le esistenze a cadaveri, a cifre di quel processo di astrazionesimbolizza”
zione. E dunque sui segni che si esercita il comando: ed é tramite i segni che
il comando circola, per produrre segni.Proprio questa astrattizzazione co-
stituisce la condizione di forza del capitale perché alla paziente (e lenta) tes-
situra del processo di ricomposizione che a/traversa il concreto della vita,
dei corpic il capitale contrappone la circolazione ve foce dell’informazione,
dei segni astratti. .

La condizione per la realizzazione di questo disegno di cadaverizzazio-
ne, per scrivere direttamente nei corpi, nell’ambiente, nella percezione,

quel che non si può più scrivere nelle volonta, é peré la messa in opera di proces-
si come la nuclearizzazione¢ la militarizzazione del territorio, I’ecocatastro-
fe, ’annebbiamento; processi che puntano a distruggere la socialità autono-
mizzata per riprodurre il dominio. Dobbiamo chiederci allora, forse per la
prima volta, se il capitalismo sia biodegradabile.

Non fermarlo, opponendo alla sua distruzione immane una distruzione
sistematica, violenta, radicale, può significare concedere al capitale

il tempo per una mutazione antropologica vera e propria¢ che in maniera ir’
reversibile stravolge la struttura stessa della percezione sociale del mondo,
in modo da renderla costituzionalmente dipendente dalla gestualità ripeti-
tiva e disanimata della valorizzazione.

IL RESIDUO

L’entropia che si scatena nelle societa complesse (la perdita di con-

trollo da parte dell’organizzazione sociale) puo determinare la forma-

zione di reti organizzative dell’autonomizzazione, dei comportamenti, dglle

pratiche molecolari che rifiutano la socializzazione oppressiva. Ma quanto piu la

repressione ed il controllo impediscono a questi microcomportamenti di ricom-

orsi dandosi forma di soggetto, tanto piu essi si manifestano come ultra-violen-

za, come accumulo autodistruttivo.

La cultura PUNK ha saputo interpretare questa condizione, senza

però superarla. E’ il problema dell’autonomia e del movimento rivoluzio-

nario oggi: costituire il punto di incontro e di esplosione di tutte le derive, di tut-

ti i percorsi di desocializzazione.



rivolta e

intelligenza,

Lestensione dell’autonomia sociale in Italia continua ad essere una sor-

ta di smentita della offensiva controrivoluzionaria vincente su scala

mondiale. O piuttosto:la prospettiva di una rottura radicale con la tradizione

socialista che ha sistematicamente portato alla sconfittag anzi ha costituito le

condizioni di inevitabilitd della sconfitta. Ma all’autonomia possibile si oppo-

ne, come un argine, la realta dell’autonomia organizzata, ultima rappresen-

tazione della tradizione socialista dentro (contro) il movimento reale.

Ciò che 1’autonomia presente non ha capito é che il bilancio di que

sti dieci anni non può che essere la rottura radicale con tutta la tra-

dizione ‘operaia’, e la critica del socialismo. E più alla radice: non può es-

sere che la rottura della gabbia interpretativa contenutistica che ha fin

qui costretto la rivolta entro una logica dominata dalle categorie di ‘transi-

zione’, ‘socialismo’, o dalla pretesa di sottomettere la realta al dominio di
una Volontd, sia pure di cambiamento. Cambiare il mondo¢ sottomettere

il reale, i flussi molecolari di esistenza¢ questo il progetto che non smette,

di costituire la struttura interpretativo-pratica dell’azione rivoluzionaria. E

di votare cosi il movimento allo scacco, perché la rivolta viene continua-
mente costretta ad essere fondamento di una nuova oppressione (di nuo-

ve forme di dominio della volonta sul reale), di una nuova organizzazione della

cristallizzazione della vita in valore. E’ questa pretesa, che ondeggia di con-

tinuo fra l'utopia e la riproduzione dei rapporti sociali esistenti (per

risolversi sempre in quest’ultima), che va abbandonata, rompendo la dipenden-

za della rivolta dal Senso, superando la pretesa di sottomettere il reale al

dominio della Volonta, che ha sempre prodotto violenza sul corpo viven-

te del sociale: campi di concentramento, lavoro forzato, sterminio.

Non solo una rivolta contro il Senso, ma una rivolta senza senso.

Perché é questo il punto in cui diventa possibile modificare le nostre

coordinate interpretative e dunque la nostra pratica. Si tratta di cominciare

una profonda riconsiderazione:la rivolta é la composizione di tutte quelle

forme di rifiuto molecolare che, lasciate alla loro forma di deriva, mera con-

seguenza dell’entropia capitalistica- si determinano come autodistruzione

ed invece, ricomposte nel RIOT possono aggredire e distruggere tutte le forme di

equilibrio che il dominio costruisce. Ogni equilibrio politico, ogni giunzione

istituzionale pu6 essere distrutta dal fuoco preciso del RIOT.

A patto che il RIOT riconosca la sua valenza puramente distruttiva.

Queste é la lezione del marzo bolognese. Non ha forse, al di là di

tutti i riflussi rotto quell’equilibio di regime che si stava allora determi-

nando, fra PCI e DC, mettendo il compromesso storico in una crisi da cui non si

é ancora risollevato e non si risollevera, aprendo la porta a quello scatenamento

del post-politico a cui solo i menestrelli dell’ordine costituito possono met-

tere le braghe, chiamandolo ‘qualunquismoTM?



rapporti, bonté cristiana...E quanto più alla rivolta si attribuisce senso ideolo-
gico, più le si toglie potere deflagrante, distruttivo, liberatorio.
Continuavamo a non capire che la rivolta é solo sottrazione¢ in quanto si
tratta di togliere spazi, giunture, strumenti, coesione culturale al Dominio,
e non di costruire una forma nuova di Dominio.

Questo significa forse che la rivolta é solo negativa?
Vogliamo leggere alcune pagine di Marx, poco frequentate e bellis-

sime come le coste di un’isoletta dove i turisti non siano ancora giunti:
Grundrisse, secondo volume pag.68:

“E’ la legge del capitale che, per valorizzarsic esso deve duplicarsi
e in questa forma valorizzarsi due volte...La duplicazione, questo riferirsi
a se stesso come a qualcosa di estraneo,diventa in tal modo maledettamente
reale. Mentre dunque l’elemento generale per un verso é soltanto una dif-
ferentia specifica di natura logica, allo stesso tempo questa é una particola-
re forma reale accanto alla forma del particolare e dell’individuale.”

La duplicazione, questo riferirsi a se stesso come a qualcosa di estra-
neo. E’ questo il modo in cui la classe conosce, facendosi soggettoc e

duplicandosi fuori dalla sua realtd di forzalavoro. E’ questo il modo in cui il
soggetto (parziale, differente, ma anche trasversale) conosce negando la sua
collocazione materiale e fondando quel concreto-di-pensiero che é il modo

in cui la realta esiste nella mente, e quel concreto-di-pratica che è il modo in
cui la realta esiste nel movimento, nella trasformazione. La duplicazione è la for-
ma costitutiva della conoscenza, in quanto è la condizione stessa dell’estranei-
ta. Essere in un luogo e farsi movimento, negare la propria collocazione e la pro-
pria relazione con l’esistente. Ma L’estraneita, la duplicazione stessa, è anche la
forma della pratica duplicativa.

“Le condizioni oggettive della forza-lavoro viva sono presupposte come
un’esistenza autonoma di fronte ad essa, come Poggettivita di un sogget-

to che si distingue dalla forza-lavoro e le si contrappone autonomamente; la ri-
produzione e la valorizzazione, ossia ’allargamento di queste conddizioni ogget-
tive è percio al tempo stesso la riproduzione e la nuova produzione di esso in
quanto ricchezza di un soggetto che è estraneo, indifferente, e si contrappone
autonomamente alla forzalavoro (Marx: Grundisse, vol. 2, pag. 83). Ecco in
cosa consiste, per Marx ( che qualche scemo vuole ridurre a teorico dello stato
socialista, e per questo santificarlo, o per questo respingerlo) l’autonomia. Le
modificazioni interne all’organizzazione produttiva sono determinate dall’azio-
ne di un soggetto che è “estraneo, indifferente e si contrappone autonomamen-
te”. Proprio l’estraneità del soggetto-classe gli permette, non solo di fondare la
sua esistenza autonoma, di sottrarre coerenza e stabilita al dominio del lavoro
salariato sulla vita, e dello stato sul movimento reale. Ma gli consente anche — e
qui sta il carattere trasformativo della rivolta — di indurre modificazione nell’or-
ganizzazione del lavoro a cui si contrappone.

Nella stessa pagina, Marx dice: “una volta presupposta questa separazio-
ne, il processo di produzione può soltanto produrla di nuovo, riprodurla

e riprodurla su scala maggiore”. (ibi)

Se la rivolta €, nella sua intenzionalita e nella sua organizzazione, pura
sottrazione, possiamo cogliere la dimensione strategica della rivolta (che

pero sta altrove: nell'intelligenza) fuori di sé, nell’incessante rivoluzione che il
capitale (non c’è rivoluzione che non sia del capitale, pare) mette continuamen-
te in opera la sua organizzazione. Potremmo cercare nelle pagine di Marx (nei
paragrafi sulla scienza, le macchine, la riduzione del lavoro ...) anche I'indicazio-
ne dell terreno che potra essere, nei prossimi anni, il prodotto teorico, il terre-
no partaico del movimento. Il nesso fra intelligenza e limite dello sviluppo ca-
pitalistico.

Intelligenza del limite; dove la riduzione del lavoro ad astrazione di atti-
vita si fa condizione della soppressione del lavoro, dove la velocificazione

si fa liberazione del ritmo esistenziale dal ritmo produttivo, e la codificazione-
memorizzazione di ogni gesto umano si fa riproduzione di segni senza la media-
zione del lavoro. Ma per ora sottolineiamo la premessa di questo passaggio: per
giungere a produrre I'intelligenza del limite, occorre ora rivisitare il limite dell’in-
telligenza.



rapporti, bonté cristiana...E quanto più alla rivolta si attribuisce senso ideolo-
gico, più le si toglie potere deflagrante, distruttivo, liberatorio.
Continuavamo a non capire che la rivolta é solo sottrazione¢ in quanto si
tratta di togliere spazi, giunture, strumenti, coesione culturale al Dominio,
e non di costruire una forma nuova di Dominio.

Questo significa forse che la rivolta é solo negativa?
Vogliamo leggere alcune pagine di Marx, poco frequentate e bellis-

sime come le coste di un’isoletta dove i turisti non siano ancora giunti:
Grundrisse, secondo volume pag.68:

“E’ la legge del capitale che, per valorizzarsic esso deve duplicarsi
e in questa forma valorizzarsi due volte...La duplicazione, questo riferirsi
a se stesso come a qualcosa di estraneo,diventa in tal modo maledettamente
reale. Mentre dunque l’elemento generale per un verso é soltanto una dif-
ferentia specifica di natura logica, allo stesso tempo questa é una particola-
re forma reale accanto alla forma del particolare e dell’individuale.”

La duplicazione, questo riferirsi a se stesso come a qualcosa di estra-
neo. E’ questo il modo in cui la classe conosce, facendosi soggettoc e

duplicandosi fuori dalla sua realtd di forzalavoro. E’ questo il modo in cui il
soggetto (parziale, differente, ma anche trasversale) conosce negando la sua
collocazione materiale e fondando quel concreto-di-pensiero che é il modo

in cui la realta esiste nella mente, e quel concreto-di-pratica che è il modo in
cui la realta esiste nel movimento, nella trasformazione. La duplicazione è la for-
ma costitutiva della conoscenza, in quanto è la condizione stessa dell’estranei-
ta. Essere in un luogo e farsi movimento, negare la propria collocazione e la pro-
pria relazione con l’esistente. Ma L’estraneita, la duplicazione stessa, è anche la
forma della pratica duplicativa.

“Le condizioni oggettive della forza-lavoro viva sono presupposte come
un’esistenza autonoma di fronte ad essa, come Poggettivita di un sogget-

to che si distingue dalla forza-lavoro e le si contrappone autonomamente; la ri-
produzione e la valorizzazione, ossia ’allargamento di queste conddizioni ogget-
tive è percio al tempo stesso la riproduzione e la nuova produzione di esso in
quanto ricchezza di un soggetto che è estraneo, indifferente, e si contrappone
autonomamente alla forzalavoro (Marx: Grundisse, vol. 2, pag. 83). Ecco in
cosa consiste, per Marx ( che qualche scemo vuole ridurre a teorico dello stato
socialista, e per questo santificarlo, o per questo respingerlo) l’autonomia. Le
modificazioni interne all’organizzazione produttiva sono determinate dall’azio-
ne di un soggetto che è “estraneo, indifferente e si contrappone autonomamen-
te”. Proprio l’estraneità del soggetto-classe gli permette, non solo di fondare la
sua esistenza autonoma, di sottrarre coerenza e stabilita al dominio del lavoro
salariato sulla vita, e dello stato sul movimento reale. Ma gli consente anche — e
qui sta il carattere trasformativo della rivolta — di indurre modificazione nell’or-
ganizzazione del lavoro a cui si contrappone.

Nella stessa pagina, Marx dice: “una volta presupposta questa separazio-
ne, il processo di produzione può soltanto produrla di nuovo, riprodurla

e riprodurla su scala maggiore”. (ibi)

Se la rivolta €, nella sua intenzionalita e nella sua organizzazione, pura
sottrazione, possiamo cogliere la dimensione strategica della rivolta (che

pero sta altrove: nell'intelligenza) fuori di sé, nell’incessante rivoluzione che il
capitale (non c’è rivoluzione che non sia del capitale, pare) mette continuamen-
te in opera la sua organizzazione. Potremmo cercare nelle pagine di Marx (nei
paragrafi sulla scienza, le macchine, la riduzione del lavoro ...) anche I'indicazio-
ne dell terreno che potra essere, nei prossimi anni, il prodotto teorico, il terre-
no partaico del movimento. Il nesso fra intelligenza e limite dello sviluppo ca-
pitalistico.

Intelligenza del limite; dove la riduzione del lavoro ad astrazione di atti-
vita si fa condizione della soppressione del lavoro, dove la velocificazione

si fa liberazione del ritmo esistenziale dal ritmo produttivo, e la codificazione-
memorizzazione di ogni gesto umano si fa riproduzione di segni senza la media-
zione del lavoro. Ma per ora sottolineiamo la premessa di questo passaggio: per
giungere a produrre I'intelligenza del limite, occorre ora rivisitare il limite dell’in-
telligenza.



Laddove è evidente la violenza e la cadaverizzazione che ’organizzazione

del Sapere produce, solo la rivolta rompe questa strutturazione del Sape-

re, per costringere il capitale a modificarne il funzionamento.
La rivolta è la condizione necessaria per rompere le giunture del Sapere

capitalistico, ma anche per produrre le macchine (Simulazione; intelli-

genza che costruisce macchine assurde ma possibili per un funzionamento al-

tro) che si leghino a una rifondazione — nell’uso, nella struttura, nella funzio-

ne — del Sapere.

Etraneita reciproca di rivolta e intelligenza.

La rivolta non vuole ascoltare le ragioni dell’intelligenza per produrre

un’intelligenza fondata sul non sapere (Bataille: “il non-sapere mette a nudo”).

Ciò che la rivolta sottrae è il fondamento stesso del potere.

Ciò che la rivolta produce sono le condizioni di collettivizzazione, di

organizzazione dell’intelligenza che libera dal saper costituito.

NP
INCI
a diiventa

ESPERIENZA DELL’ECCESSO

C’è nell’esperienza qualcosa che eccede dal discorso. Il pensiero di Batail-

le ruota attorno a questa consapevolezza, senza però alcuna unilaterali-

tà mistica, senza resa. I formaggiai che commerciano in misticismi di cattiva qua-

lità importando guru e buddismi stiano alla larga, non centrano niente, col rigo-

re di Bataille.

L’esperienza della trasgressione è (come dice Battaille) il riso di fronte

ad ogni tentativo di totalizzazione. Il riso di fronte alla compiutezza del

Sistema hegeliano, il riso di fronte alla sistematicità dell’organizzazione sociale,

di fronte alla pretesa dello Stato di organizzare il vissuto sociale o anche di solo

comprenderlo.

Ma è un riso disperato: io sarò bruciato in eterno, dice Bataille al termine

del suo percorso antisistematico, scoperta questa irriducibilità dell’e-

sperienza al discorso, questa slabbratura incolmabile dell’Aufhebung, nella quale

la morte — nella forma viva dell’erotismo dello spreco, dell’eccesso, non smette

di sogghignare.

Nell’onda montante della desocializzazione vi è questo riso disperatamen-

te lucido, distruzione di ogni effettualità, di ogni possibile trasformazio-

ne e conoscenza. Ma, al tempo stesso, condizione di ogni conoscenza autenti-

ca, di ogni possibile trasformazione radicale. E’ una difficoltà estrema: la diffi-

coltà di fronte a cui ci pone la disgregazione metropolitana, l’esperienza dell’e-

roina, la scelta del terrorismo.

Ciò che Gilles de Rais risponde al giudice che lo interroga sulle sue inson-

dabili nefandezze: “nessuna spiegazione”; la ragione è ridotta dal crimine

autentico all’impotenza. Il crimine sfugge alla giustizia semplicemente perchè

non ha motivi. E’ l’esperienza del proletariato in liberazione passa oggi attraverso

il purgatorio necessario della immotivazione, che sfugge alla legge perchè è senza

senso.

“Giungo a questa posizione: l’esperienza interiore è il contrario dell’a-

zione. Nulla di più. L’azione è tutta nella dipendenza dal progetto. I-

noltre, e questo è pesante, il pensiero discorsivo è anche esso impegnato nell’a-



15

zione, esso ha luogo in lui a partire dai suoi progetti,sul piano di riflessione dei
progetti. Il progetto non è solo il modo di esistenza implicato dall’azione, ne- -

cessario all’azione, e una maniera di essere nel tempo paradossale: è il rimando
dell’esistenza a più tardi”. (G. Bataille: L’esperienza interiore, pag. 87).

Il rifiuto del lavoro, il rifiuto della mediazione capitalistica in cui la vi-
ta si sacrifica per permettere la sopravvivenza (fondando I’edonomia)

trova nell’eccesso il suo luogo votato all’ineffetuabilita.
“La costruzione di Hegel è una filosofia del lavoro, del progetto. L'uo-
mo hegeliano si compie, si completa adeguandosi al progetto ... Il solo

intoppo a tale modo di vedere è cio che nell'uomo è irriducibile al progetto:
Pesistenza non discorsiva, il riso, I’estasi che legano — da ultimo — l’uomo alla
negazione del progetto che egli è tuttavia”. (Bataille: Esperienza interiore, pag.

135).

E Derrida cosi interviene: “La nozione di Aufhebung ... è risibile per il
fatto che significa lo siravolgimento di un discorso che si sfiata nel riap-

propriarsi di ogni negativita, nel trasformare la messa in gioco in investimento,
per ammortizzare il dispendio assoluto, per dare un senso alla morte e, nello

stesso tempo, per rendersi cieco al senza-fondo del non-senso a cui attinge e in

cui si esaurisce il fondo del senso”. (J. Derrida: La scrittura e la differenza, pag.

333). Ma compagni. guardate. dobbiamo dobbiamo vedere al di 13 di questa sia
pur profonda autenticita della desocializzazione, della perdita, dell’ineffettuale:
dell’esperienza di annebbiamento con cui coincide il massimo della lucidita tra-
sgressiva. E dentro lo stesso testo di Bataille troviamo questo accennno alla
fondazione di una possibilita interamente post-politica della conoscenza, della
trasformazione.

“La sovranita ... si risolve nel mettere in gioco; mettere in gioco (è una
delle espressioni più frequenti di Bataille) la totalita della propria vita”.

(Derrida, pag. 329). La sovranita è lo star fuori (il duplicare, dice Marx) per co-
noscere. Da un lato:

“Il non-sapere mette a nudo” (G. Bataille: esp. int. pag. 95)

d’altro lato, la rivolta del non-sapere contro il Sapere accumulato del Capitale
puo costruire le condizioni di possibilita della liberazione tramite il gioco come
discorso e pratica della simulazione.

“Interpretando la negativitdi come lavoro, scommettendo sul discorso,
sul senso, sulla storia, Hegel ha scommesso contro il gioco, contro il caso ...

Si è reso cieco al fatto che il gioco comprende il lavoro del senso o il senso

del lavoro, li comprende non in termini di sapere, ma in termini di iscrizio-
ne; il senso esiste in funzione del gioco, è insecritto in un luogo dentro la
configurazione di un gioco che non ha senso”. (Derrida, pag. 336).

E’ il gioco, invece, che va scoperto. Inteso come rigore operativo come si-
mulazione di un sistema di “regole”, che non pretende di incarnare pe-

ro nessun senso, di appartenere ad alcuna naturalita.

“L’etnologia pretende di situarsi d’acchito nell’elemento della universa-
lita, senza rendersi conto che sotto molti aspetti rimane solidamente in-

sediata nella sua particolaritaTM. (Claistre: La societa contro lo stato, 17).

Il principio di una pratica di simulazione può partire di qui: dal rovescia-
re lo stupore antropologico verso le societa senza Stato, le forme di so-

cialita senza accumulazione del tempo in forma-Storia, per poi rendersi conto
dell’estensione antropologica che il movimento reale deve saper coprire. Dal far

saltare il pregiudizio etnocentrico che nel capitalismo è strettamente legato al
pregiudizio sulla eternita (e naturaliti del modo di produzione esistente, e,
di necessita, alla ipostasi che trasforma surrettiziamente il Sapere accumulato
in Scienza. Denunciare e mettere in discussione la naturalita del Sapere, dell’

Economia, della Storia. Denunciare I’accumulazione della conoscenza in Sapere

lineare che rimuove e respinge nei bordi indicibili dell’assurdo il prodotto resi-

duo (perché non funzionale alla valorizzazione) della conoscenza. Denunciare 1’
accumulazione dei beni necessari e delle vita stessa in forma di Valore, che co-

stituisce il principio indiscutibile dell’economia. Denunciare I’accumulazione del

tempo da parte del potere, che costituisce quella forma di percezione del vissuto

che è la Storia.

“Come e perche si passa dal potere politico non coercitivo al potere
politico coercitivo: ossia: che cos’é la storia?” (Claistre, 22).



16

CONCLUSIONI (per cosi dire) POLITICHE

La societa italiana tende — piuttosto che a una forma di germanizzazio-

ne — ad una americanizzazione nel senso di un progressivo insubordinarsi
del sociale rispetto al politico, di uno sgretolamento delle forme di controlloe di
conoscenza complessiva sul vissuto di tutta la societa. “Tutta la societa” diviene

una pura e semplice astrazione, perché in effetti non possiamo sperimentare che

forme di aggregazione sociale disperse, irriducibili alla totalizzazione, cioé alla

conoscenza-traformazione del tutto sociale. Abbiamo gia avvertito che questo

non comporta una fine del potere, ma piuttosto una disseminazione molecola-
re della funzione di dominio. La societa civile si separa dal politico, ma riprodu-
ce dentro di se le forme di potere che impediscono al sociale di farsi movimento,

e permettono al capitale di continuare ad appropriarsi di frammenti di vita.

Dentro questo processo di americanizzazione continua pur sempre ad

agire la specificita italiana, cioé il permanere di forme di organizzazione

del soggetto alla deriva. La metropolizzazione si presenta pero come tendenza al-

la desocializzazione: perché la dinamica stessa delle forze che sfuggono al centro,

le proietta fuori dalla socializzazione ordinanata. Nella metropoli, questa tensio-

ne si dà come deriva, e l’unica forma autentica dell’esistenza è la desocializzazio-

ne, la solitudine radicale (imbecillita delle socializzazioni positive: festa, parteci-

pazione, radio, organizzazioni di base ...). E’ solo al di là di questa soglia della de-

riva, al suo estremo limite che i percorsi di desocializzazione possono darsi una

dinamica collettiva, che è quella della rivolta. Ma inutile è fornire alla rivolta pre-

tese contenutistiche poli!iche, che non riescono ad afferarne la dinamica pura-

mente formale.

D’altra parte la premessa per conoscere e per organizzare, pare oggi (a

differenza di quel che era magari nel ’75-’76-’77) non essere coinvolti:

né dalla deriva, né dalla rivolta. Estraneita della intelligenza alla rivolta. Paralle-

la alla estraneita della rivolta verso l’intelligenza. Restar fuori dall’onda, per co-

struire sugli strumenti della CORRENTE TRASVERSALE.

Se ci poniamo il problema dei “tempi politici” dobbiamo riconoscere

che nella prossima fase non ci sara coincidenza fra tendenza reale (di cui

la corrente trasversale è portatrice) e movimenti sociali di massa. La tendenza

reale si trova per tutta una fase senza soggetto, senza base sociale di massa. Ve-

diamo: gli anni seguenti all’ondata di lotte operaie, seguenti la primavera 73

hanno visto una coincidenza fra corrente trasversale di emergenza della tendenza

e forma del movimento di massa: autonomia operaia, separatismi, lotte dei non

garantiti e trasformazione culturale hanno potuto crescere insieme intrecciati e

la corrente trasversale poteva aderire alla forma emergente del movimento. Ma

dal ’77 il proletariato in liberazione ha iniziato la sua maturazione in forma i-

nevitabilmente sconnessa: due strati sociali diversi hanno separato i loro desti-

ni. Da una parte lo strato del lavoro tecnico scientifico, del lavoro intellettuale,

del lavoro informativo ...

Dall’altra lo strato dei non garantiti e degli operai della fabbrica diffusa.

E ciascuno di questi strati costituisce, nella sua separatezza, una propria

ideologia, una propria forma di rappresentazione politica. Assumiamo, come te-

ma di definizione generale di questa ideologia e rappresentazione politica, il

tema del totalitarismo politico e del totalitarismo post-politico.

Digressione: a proposito del Gulag, sentirete spesso compagni non ga-

rantiti, od operai autonomi, dirvi: con questa scusa ci fanno dimentica-

re che da noi c’e I’Asinara e Seveso. Che è un po vero, ma rischia di farci perde-

re di vista la specificita. Cosi, dall’altra parte, troviamo oggi un’area (che va da

Lotta Continua a Libération, dalla Nouvelle Philosophie alle analisi di Stame sul-

la democrazia autoriataria di massa), secondo la quale bisogna pur riconoscere

che, in fin dei conti, la forma della democrazia liberal-garantista resta la piu aper-

ta alla dinamica del conflitto sociale.

Dobbiamo forse dire che ha regione Breznev o Carter, Berlinguer o Craxi,

Marchais o Giscard, Althusser o Henry Levy? Dio ce ne scampi. E pur ve-

ro che sembra oggi di dover ragionare con categorie da guerra fredda: mondo li-

bero (liberal-garantismo) totalitarismo dei paesi socialisti o dei paesi sotto la dit-

tatura fascista o militare. Ma con queste categorie non verremmo a capo di nien-

te; il problema che le modalita del Dominio capitalistico oggi si articolano in mo-

do differenziato fra totalitarismo politico (socialista o fascista militare) e totali-



¥ A -

tarismo post-politico. Ed allora non é che scegliamo Carter o Craxi; solo ricono-
sciamo che questo è il terreno reale della lotta, mentre Breznev o Marchais o
Berlinguer sono solo il pericolo di un orribile salto indietro della storia, da scon-
giurare con tutte le forze.

E che il mondo sia oggi questo intreccio di totalitarismo politico e post-
politico il cui comando delle multinazionali passa attraverso i vari livelli

formali per stringere poi, nel nodo stesso di questa contraddizione, immense
masse di nuova forza lavoro del terzo mondo, questo non toglie (nonostante la
sconceryo che ciò, inevitabilmente determina nelle nostre menti ancora legate da
categorie socialiste) comunque che tutta la rete si può rompere solo a partire dal
punto di più fitta tessitura, laddove la società reale é divenuta più ingovernabile
dalla forma politica.

Perchè questa digressione? Perchè assistiamo oggi al definirsi di un’area
“cartesiana” (Lotta Continua, Libération, Nouvelle Philosophie) mov.

sponti e controeconomia in Germania che avverte questa dimensione post-politi-
ca, proprio perchè esprime gli interessi e la sensibilità degli strati intellettuali e
degli strati liberati: ma non riesce a dare a questa dimensione altra configurazio-
ne se non quelle della difesa della democrazia liberale, del dissenso, del diritto
alla separazione.

E d’altra parte in un’area tardo socialista (autonomia operaia organizzata,
soprattutto nella loro componente dei Volsci, un rilancio del “marxismo”

a cui presto assisteremo in Francia sotto 1’ala di Althusser, le formazioni combat-
tenti in Italia e Germania), area che resiste all’irresistibile sgretolamento di ogni
territorio totalizzante, e che mantiene però una capacita di mobilitazione, che
organizza lo strato proletario non garantito.

Queste aree rappresentano dunque, in modo quanto si vuole ideologico,
strati sociali di massa. Il loro carattere ideologico è segnato proprio dal

non poter superare questa separatezza: che, daltronde, è organica alla struttura
sociale del lavoro non di fabbrica. La corrente trasversale dovra dunque rinuncia-
re ad appoggiare i piedi per terra, ad esprimere una base sociale; al contrario esso
dovra conseguentemente cercare di essere il filo della ricomposizione stando
fuori dall’imbrogliato interesse della socialita proletaria. Socialita che esprime
rappresentazioni ideologiche (umanismo di destra o tardosocialismo di “sinistra”)
0 esprime democratizzazione.

Gli strumenti che dovra maneggiare saranno dunque condannati ad una
immediata ineffettualita. Perche dovranno essere strumenti di produzione

delle condizioni (teoriche, conoscitive, organizzative, simulative) della libera-
zione matura. E la stessa scala in cui questa operazione dovra essere compiuta
dovra essere quella dell’intero territorio post-politico e post-nazionale: il terri-
torio europeo. Da qui a la, essa potra parere, di volta in volta avventuristica,
perché interamente disposta a giocare tutto nelle rivolte senza senso; o cinica
ed ipercritica perché consapevole della dicotomia fra urgenza e possibilita del co-
munismo, in cui la rivolta si muove: consapevole della estraneita reciproca di
rivolta ed intelligenza.

Ma se sapra muoversi come corrente, continuera ad issare, ormai supera-
ta la paura della follia, la bandiera dell’immaginazione.

AGOSTO SETTEMBRE 1978



i disegni sono tratti da William Blake

in Benlah di Corrado Costa (graz

=

e

£

E

a
>

a-

o

1
8
 a
 o
uo

iz
eu

id
ed

uw

Y
O
T
O
S
 -
 €
1
 “

aU
0d
[E
,{
 
19

P 
01

09
14

N
E

Y

A
N
O
D
I
VA

 V
I
A
V
H
H
O
L
I
T
 0
ss

od
d 
07
ed
ut
eg
s



îhmillflonveenodtlseîFIy
sf H1) wovimento della tenerezta

ormato nel popolo degli scia
B1 consum& coh rabbìa dìsperata merce- .

’ ervina, merce-idee, mente-merce,merce~ i

tempo. Na nessuna disponibilita alla &

collettivizzazione, alla produzione col

lettiva contro la merce. Pud.dars' che:

questa sia una condizione da accettare -

per una fase. l& deriva comeidesogializ A

zazione paragsitaria & tutto uel' che
riuscìamo a faré come popolo.
Occorrerà da questa restar fuori,scontan

do l'impossibilita di determinare alcun effetto

'dig@§ movimento".

" la matassa ingsrbugliata della socialit&
del proletarizzatiìi non è atbeaversadile:
Occorrera tessere il filo della ricompo=

sizione fuori da questa matassa, perche

poi, da qualche parte (da determinare,

nei prossimi mesi) il filo sappia riatt

raversare la matassa, e rifarne movimen=

to, disegno chiaro del processo di libe=

razione consapevole. Ia ¢endizione attuale

pu% impedisce ad un'operazione che sia
di immediata proposta organizzativa.

Nessuna continuità serve salvare, come:.al

solito. Far le cosex in grande, spostarsi,

attendere ed attirare il processo reale

con una macchina che ora dobbiamo mettere a

punto.

RITORNERO' con MEMBRA
D'ACCIAIO (A.Rimbaud)


